**بسم الله الرحمن الرحيم**

**ما لا يسع جهله بعد تعلم كتاب "مقدمة في أصول التفسير" لشيخ الإسلام ابن تيمية**.

**الدرس الأول:**

1. هناك النصوص القرآنية تدل على أهمية أصول الأشياء – اذكرها.
2. ما حكم تعلم فن التفسير – مع ذكر الدليل؟
3. ما هو اسم الكتاب و هل سماها شيخ الإسلام بهذا الاسم؟
4. ما هي أشهر شروح الكتاب؟
5. قد ذكرنا أسماء بعض أهل العلم الذين استفادوا من هذه الرسالة – اذكر أسماءهم.
6. ذكرنا بعض الأدلة التي تدل على سعة علم شيخ الإسلام و تبحره في فن التفسير – اذكرها.
7. الفقرات المهمة التي تتكون منها هذه الرسالة ما هي و كم هي؟

**الدرس الثاني:**

1. ما هي أسباب تأليف الرسائل العلمية عموما (مع الأمثلة) و ما هو سبب تأليف هذه الرسالة خصوصا؟
2. ذكر شيخ الإسلام في مقدمة الرسالة أن الرسالة هذه تتضمن قواعد كلية تعين على كثير من الأمور – ما هي هذه الأمور؟
3. قد ذكرنا بعض التفاسير التي يقال عنها أنها "مشحونة بالباطل الواضح" – ما هي هذه التفاسير؟
4. ذكر شيخ الإسلام أن العلم قسمان – ما هما؟
5. ما فائدة تقييد الدليل بالمعلوم في قول شيخ الإسلام: "و إما قول عليه دليل معلوم"؟
6. ذكر شيخ الإسلام أن هناك في التفاسير أشياء متوقف فيها – مثِّل على هذا و بيّن الموقف الصحيح من هذه الأشياء.
7. ذكر شيخ الإسلام بعض أوصاف القرآن في مقدمة رسالته – فقلنا أنه أخذها من الحديث المرفوع. من هو صحابي الحديث و هل يصح مرفوعا و معنى؟
8. قد ذكرنا أن هناك هداية الدلالة و هداية التوفيق – فما هي علامة التمييز بين الهدايتين؟
9. ما هي فائدة التقييد بالإذن من الرب في قول الله تعالى: "لتخرج الناس من الظلمات إلى النور بإذن ربهم"؟

**الدرس الثالث:**

1. هل بيَّن رسول الله (صلى الله عليه و سلم) جميع القرآن؟
2. اذكر أوجه بيان السنة للقرآن.
3. هل بين رسول الله (صلى الله عليه و سلم) ألفاظ القرآن فقط أم بين كذلك معانيه؟
4. ما هي القرائن و الأدلة على أن الرسول (صلى الله عليه و سلم) بين معاني القرآن كما بين ألفاظه؟
5. لماذا الاختلاف في التفسير في عهد التابعين كان أكثر مما في عهد الصحابة؟
6. هل من التابعين مَن تلقى جميع التفسير عن الصحابة؟
7. ما هو الإسناد المروي عن ابن عباس في مسائل التفسير الذي يعتمد عليه كثير من العلماء كالبخاري و الإمام أحمد و ابن جرير الطبري و غيرهم؟
8. ذكر بعض العلماء تفسيرا للإمام أحمد – فهل هو موجود أم مفقود؟
9. قد ذكرنا أن الاستنباط و الاستدلال في التفسير لا يجوز إلا بشروط – ما هي؟

**الدرس الرابع:**

1. ما معنى "اختلاف التنوع" و "اختلاف التضاد"؟
2. هل الخلاف بين السلف في التفسير كثير أم قليل, و هل هو من اختلاف التنوع أم من اختلاف التضاد؟
3. بين شيخ الإسلام أن اختلاف التنوع في تفسير السلف على نوعين ثم أتى ببيان أول منهما – ما هو؟ مثّل عليه بأمثلة من لغة العرب.
4. مثل شيخ الإسلام على أول نوعي اختلاف التنوع في تفسير السلف بقوله تعالى: **"و من أعرض عن ذكري"** – بين وجه الاختلاف في هذه الآية.

**الدرس الخامس:**

1. مثَل شيخ الإسلام أيضا بتفسير السلف للصراط المستقيم – بين وجه كون هذه التفاسير من أول نوعي اختلاف التنوع.
2. ذكر شيخ الإسلام نوعا ثانيا من أنواع اختلاف التنوع فقال: "أن يذكر كل منهم من الاسم العام بعض أنواعه على سبيل التمثيل لا على سبيل الحد المطابق للمحدود في عمومه و خصوصه" – ما معنى هذا الكلام؟ مثِّل بمثال من اللغة العربية.
3. مثَّل شيخ الإسلام على النوع الثاني من أنواع اختلاف التنوع في التفسير بقوله تعالى: "ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه و منهم مقتصد و منهم سابق بالخيرات". بين وجه كون اختلاف السلف في هذه الآية من اختلاف التنوع.
4. ما هي الفائدة و الحكمة من وجود هذا النوع من أنواع اختلاف التنوع في تفاسير السلف؟

**الدرس السادس:**

1. ذكر شيخ الإسلام أن من أمثلة النوع الثاني من أنواع اختلاف التنوع في تفاسير السلف – قولهم: "هذه الآية نزلت في كذا". بيِّن معنى كلام شيخ الإسلام هذا.
2. قال شيخ الإسلام: "و الناس و إن تنازعوا في اللفظ العام الوارد على سبب هل يختص بسببه أم لا؟ فلم يقل أحد من علماء المسلمين إن عمومات الكتاب و السنة تختص بالشخص المعين, و إنما غاية ما يقال إنها تختص بنوع ذلك الشخص" – ما معنى هذا الكلام, مع الأمثلة.
3. هناك قاعدة معروفة في أبواب الطلاق و الأيمان: "السبب كالمشروط". ما معنى هذه القاعدة – مع الأمثلة.
4. هناك صيغ مختلفة لبيان سبب نزول الآية – منها صيغة صريحة, و منها ظاهرة, و منها محتملة. بين معنى هذا الكلام مع إيراد الأمثلة.
5. ماذا نفعل إذا رأينا أحد الصحابة يقول: "هذه الآية نزلت في كذا" مع أن الآخَر يذكر لنزولها سببا آخر؟

**الدرس السابع:**

1. ذكر شيخ الإسلام سببا آخر لاختلاف التنوع في تفاسير السلف فقال: "ما يكون اللفظ فيه محتملا للأمرين: إما لكونه مشتركا في اللغة..." – ما معنى هذا الكلام؟ - مع الأمثلة.
2. ثم قال: "و إما لكونه متواطئا في الأصل لكن المراد به أحد النوعين أو أحد الشيئين" – ما معنى هذا الكلام؟ - مع الأمثلة.
3. متى يكون ما ذكره شيخ الإسلام من اختلاف التنوع و متى يكون من اختلاف التضاد؟
4. و مما ذكر شيخ الإسلام تمثيلا لأسباب اختلاف التنوع في تفاسير السلف قوله: "أن يعبروا عن المعاني بألفاظ متقاربة لا مترادفة" – ما معنى هذا الكلام؟ - مع الأمثلة.

**الدرس الثامن:**

1. اختلف علماء اللغة فيما إذا جاء الفعل مع حرف جر غير المعتاد – هل يقال بأن بعض الحروف يقوم مقام بعض, أو بأن الفعل يصير محتويا لمعنى الفعل الآخَر؟ ما هو مذهب الكوفيين و البصريين في هذه المسألة؟ و ما هو القول الصحيح فيها؟
2. مثِّل بالأمثلة من القرآن على المسألة السابقة.
3. ما هي الأمثلة التي جاء بها شيخ الإسلام لقوله: "أن يعبروا عن المعاني بألفاظ متقاربة لا مترادفة"؟
4. ما الفائدة من جمع عبارات السلف في ذلك؟ و أين مظان وجود جمع هذه العبارات؟
5. ما هي أسباب اختلاف التضاد بين العلماء؟

**الدرس التاسع:**

1. ذكر شيخ الإسلام أن هناك اختلاف الذي يعتمد على المنقول و أن المنقول منه ما يمكن معرفة الصحيح منه و الضعيف و منه ما لا يمكن معرفة ذلك فيه. فهل هناك ضرر للناس فيما لا يُعرف صحيحه من ضعيفه؟ مثِّل لهذا النوع من المنقول.
2. ما معنى قول شيخ الإسلام: "فالمقصود: أن المنقولات التي يُحتاج إليها في الدين قد نصب الله الأدلة على بيان ما فيها من صحيح و غيره"؟
3. نقل شيخ الإسلام قولا للإمام أحمد: "ثلاثة أمور ليس لها إسناد..." – ما هي هذه الأمور؟ و قد أضاف الحافظ ابن حجر أمرا رابعا من هذا القبيل – ما هو؟
4. من هم أعلم الناس في المغازي؟
5. من هم أعلم الناس في التفسير؟ (ذكر شيخ الإسلام عدة مدارس في هذا).

**الدرس العاشر:**

1. ذكر شيخ الإسلام بعض الشروط لتصحيح المراسيل – ما هي هذه الشروط؟
2. هل تعدد طرق المرسل يضمن لنا صحة القصة عموما و صحة جميع ألفاظها و دقائقها خصوصا؟
3. ما هو المذهب الصحيح في مسألة قبول الخبر الواحد؟
4. لماذا نعتمد على قول المحدثين في مسألة تصحيح الحديث و تضعيفه مع عدم الاعتماد على قول الفقهاء أو المتكلمين؟

**الدرس الحادي عشر:**

1. هل تعدد طرق الحديث يكون نافعا في جميع الأحوال؟
2. هل صحة الإسناد ظاهرا يكفي للحكم على الحديث بانه صحيح؟
3. ذكر شيخ الإسلام أن الناس في مسألة قبول الحديث و رده طرفان – ما هما؟
4. قرر شيخ الإسلام أن هنالك قطعة كبيرة من الأحاديث الموضوعة في كتب التفاسير – اذكر بعض هذه الأحاديث.
5. ما حال تفسير الثعلبي و البغوي و الواحدي؟

**الدرس الثاني عشر:**

1. ذكر شيخ الإسلام قطعة كبيرة من التفاسير التي لا تَذكر في ضمنها شيئا غير الآثار عن السلف – اذكر بعض هذه التفاسير.
2. ذكر شيخ الإسلام أن الخطاء في التفسير الذي لا يعتمد على المنقول يكون من جهتين – ما هما؟
3. ما هو السبب في كون كل قوم من المبتدعة لهم تفسيرهم – المعتزلة لهم التفسير و الرافضة لهم التفسير و الأشاعرة لهم تفسيرهم؟ و كذلك لكل مذهب من مذاهب الفقهية و الأصولية؟ مثِّل ببعض الأمثلة على هذا.
4. قد ذكرنا مثالا على خطاء من يفسر لفظ الآية بمجرد ما يسوغ له من المعاني في لغة العرب دون أن يراعي ما يسمى "بلغة القرآن" – ما هو هذا المثال؟
5. ذكر شيخ الإسلام أن الذين يفسرون القرآن على مقتضى اعتقاداتهم – صنفان. من هما؟

**الدرس الثالث عشر:**

1. ذكر شيخ الإسلام عدة التفاسير للمعتزلة – ما هي؟
2. ما هي أصول المعتزلة الخمسة؟
3. مَن مِن الفرق الضالة يوافق المعتزلة في بعض أصولهم؟
4. قال شيخ الإسلام: "و ما من تفسير من تفاسيرهم الباطلة إلا و بطلانه يظهر من وجوه كثيرة", ثم ذكر وجهين – ما هما؟
5. ذكر شيخ الإسلام بعض تأويلات الباطلة للرافضة – اذكرها.
6. ذكر شيخ الإسلام بعض الأمثلة للتأويلات التي يقارب تأويلات الرافضة من بعض الوجوه – اذكرها.

**الدرس الرابع عشر:**

1. قارن شيخ الإسلام بين تفسير ابن عطية و تفسير الزمخشري – ما هي نتيجة المقارنة و ما حال تفسير ابن عطية؟
2. هل يجوز العدول عن مذاهب الصحابة و التابعين في تفسير آيات الكتاب و لماذا؟
3. ما هي طرق معرفة بطلان تفاسير المبتدعة؟
4. ما هو التفسير الإشاري؟ اذكر تفسيرا من هذا الصنف.
5. ما هي شروط صحة التفسير الإشاري؟
6. ما معنى هذه العبارات: "الخطاء في الدليل لا في المدلول", "الخطاء في الدليل و المدلول جميعا"؟

**الدرس الخامس عشر:**

1. ما أحسن طرق التفسير؟
2. اذكر بعض التفاسير من تفاسير القرآن بالقرآن.
3. من أنواع تفسير القرآن بالقرآن – ما يسمى بالتفسير بالدليل المتصل و بالدليل المنفصل – ما معنى هذا الكلام؟
4. ما هي أسباب قوة تفسير الصحابة؟
5. ذكر شيخ الإسلام أسماء بعض الصحابة امتازوا عن غيرهم في علم التفسير – اذكرها.
6. ما حال السدي الكبير و السدي الصغير, و ما حال تفسير السدي الكبير؟
7. ما هي أقسام الأحاديث الإسرائيلية – و ما حكم إيرادها في التفاسير؟
8. ما هي أحسن الطرق لحكاية الخلاف في تفسير القرآن و المسائل الأخرى؟

**الدرس السادس عشر:**

1. ذكر شيخ الإسلام أسماء بعض التابعين امتازوا عن غيرهم في علم التفسير – اذكرها.
2. هل أقوال التابعين حجة في التفسير؟ و هل هناك اجتماع التابعين على قول واحد في تفسير الآية في الواقع؟
3. اذكر مزايا تفاسير التابعين.
4. هل يجوز تفسير القرآن بمجرد الرأي؟
5. ذكر شيخ الإسلام آثارا كثيرة عن أئمة العلم في تحرجهم عن الكلام في التفسير مع أن هؤلاء الأئمة تكلموا في التفسير بكثرة – فما الجمع بين هذا و هذا؟